

Еженедельная приходская стенгазета

# Православие и мир

# Неделя о расслабленном

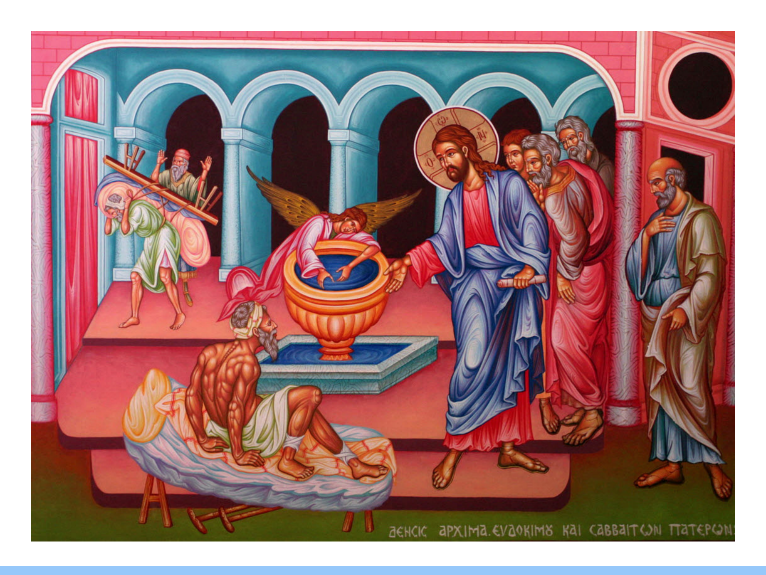
### Архиепископ Аверкий Таушев

В четвертую неделю после Пасхи совершается воспоминание исцеления Христом расслабленного в Капернауме.

Об этом событии повествует только св. Иоанн, сообщающий в своем Евангелии о каждом приходе Господа в Иерусалим на праздники. В этом случае не совсем ясно, на какой именно праздник Иисус пришел в Иерусалим,

но вероятнее всего, то была либо Пасха, либо Пятидесятница.

У Овечьих ворот, названных так потому, что через них прогоняли к храму жертвенный скот, или потому, что возле них находился рынок, где продавали этих животных, на северо-восточной стороне городской стены, на пути через Кедрский поток ▶





в Гефсиманию и на Елеонскую гору, находилась купальня, называвшаяся по-еврейски – Вифезда, что значит «дом милосердия» или милости Божьей: вода в эту купальню собиралась из целительного источника. По свидетельству Евсевия, еще в пятом веке по Рождестве Христовом показывали пять портиков этой купальни. Целебный источник привлекал множество больных всякого рода. Однако, то не был обычный целебный источник: свою целительную силу он проявлял лишь по временам, когда в него сходил Ангел Господень, возмущая воду, и тогда мог исцелиться только тот, кто первый, сразу же по возмущении воды, входил в купель; по-видимому, вода только короткое время являла целебное свойство, а затем сразу теряла его.

Тут, у купальни, находился расслабленный, страдавший уже 38 лет и почти потерявший надежду когда-либо исцелиться. Тем более, как объяснил он Господу, не имея при себе помощника, был не в состоянии использовать силу чудесного источника, не имея сил передвигаться самостоятельно достаточно быстро, чтобы погрузиться в купель сразу, как вода начнет возмущаться. Смилостивившись, Господь мгновенно исцеляет несчастного одним Своим словом: «Встань, возьми постель твою и ходи». Этим Он показал превосходство Своей спасающей благодати перед средствами Ветхого Завета.

Но так как была суббота, то иудеи, под каким названием св. Иоанн подразумевает обычно фарисеев, саддукеев и иудейских старшин, враждебно относящихся к Господу Иисусу Христу, вместо того, чтобы порадоваться за несчастного, страдавшего столько времени, или удивиться чуду, возмутились тем, что бывший больной посмел нарушить

заповедь о субботнем покое, нося свою постель, и сделали ему замечание. Исцеленный, однако, не без некоторой дерзости начал оправдываться, что он только выполняет веление Того, Кто исцелил его и Кто, в его глазах, имел достаточно власти освободить его от соблюдения слишком мелочных постановлений о субботе. С оттенком презрения иудеи спрашивают бывшего больного, Кто же Тот Человек, Который осмелился разрешить ему нарушать общие правила?

Хорошо замечает по этому поводу блаженный Феофилакт: «Вот смысл злобы! Они не спрашивают, Кто исцелил его, но Кто повелел ему нести его постель. Интересуются не тем, что приводит к удивлению, но тем, что порицается». Хотя они и не знали наверняка, но вполне могли догадываться, что Исцелитель никто иной как ненавистный им Иисус из Назарета, а потому даже не хотели и говорить о чуде. Исцеленный же не мог дать им ответа, ибо не знал Иисуса.

Вероятно, исцеленный вскоре в храм, чтобы принести Богу благодарность за свое исцеление. Тут встретил его Иисус со знаменательными словами: «Вот, ты выздоровел; не греши больше, чтобы не случилось с тобой чего хуже». Из этих слов особенно ясно видно, что болезнь постигает человека в наказание за его грехи, и Господь предостерегает исцеленного от повторения грехов, чтобы не постигло его еще большее наказание. Узнав своего Исцелителя, бывший больной пошел и объявил о Нем иудеям; не со злым намерением, конечно, а чтобы поднять авторитет Иисуса Христа. Это вызвало новый приступ злобы у иудеев, и они «искали убить Его за то, что Он делал такие дела в субботу».

www.pravmir.ru



# Евангельское чтение

Исцеление расслабленного у овечьей купели (Ин. 5:1-15)

После сего был праздник Иудейский, и пришел Иисус в Иерусалим.

Есть же в Иерусалиме у Овечьих *ворот* купальня, называемая по-еврейски Вифезда, при которой было пять крытых ходов.

В них лежало великое множество больных, слепых, хромых, иссохших, ожидающих движения воды, ибо Ангел Господень по временам сходил в купальню и возмущал воду, и кто первый входил в нее по возмущении воды, тот выздоравливал, какою бы ни был одержим болезнью.

Тут был человек, находившийся в болезни тридцать восемь лет.

Иисус, увидев его лежащего и узнав, что он лежит уже долгое время, говорит ему: хочешь ли быть здоров?

Больной отвечал Ему: так, Господи; но не имею человека, который опустил бы меня в купальню, когда возмутится вода; когда же я прихожу, другой уже сходит прежде меня.

Иисус говорит ему: встань, возьми постель твою и ходи.

И он тотчас выздоровел, и взял постель свою и пошел. Было же это в день субботний.

Посему Иудеи говорили исцеленному: сегодня суббота; не должно тебе брать постели.

Он отвечал им: Кто меня исцелил, Тот мне сказал: возьми постель твою и ходи.

Его спросили: кто Тот Человек, Который сказал тебе: возьми постель твою и ходи?

Исцеленный же не знал, кто Он, ибо Иисус скрылся в народе, бывшем на том месте.

Потом Иисус встретил его в храме и сказал ему: вот, ты выздоровел; не греши больше, чтобы не случилось с тобою чего хуже.

Человек сей пошел и объявил Иудеям, что исцеливший его есть Иисус.

# Проповедь на Евангельское чтение

### Митрополит Сурожский Антоний

Я хочу обратить ваше внимание на три черты сегодняшнего евангельского чтения. Первое: как страшно слышать, что этот человек 38 лет был в крайней нужде, разбитый телесной болезнью, сломанный, и что ни один человек не нашелся, кто бы ему помог... И то, что случилось с этим человеком, в данное время случается с миллионами других людей: потому что мы холодны сердцем, потому что нам нет дела до того, что другие голодают, страдают болезнью, находятся в отчаянии душевном,

ищут и не могут найти своего пути в жизни, в конечном итоге, найти Живого Бога, – потому что *мы* так холодны, миллионы людей остаются во тьме и холоде, в одиночестве и ужасе.

Вторая черта сегодняшнего Евангелия относится именно к этому: кто из нас может сказать, что когда он чего-то желал, о чем-то мечтал, чего-то добивался и стоял рядом с другим человеком, который был в той же нужде, но дольше, в той же нужде, ▶





но больше, – кто из нас пожертвовал собой, отступил в сторону, и сказал: ты пройди первым, ты будь первая, я подожду... В ответ на такой поступок, Господь мог бы дать человеку (каждому из нас, если бы мы только сумели так поступить) такую душевную тишину, такой свет, который сделал бы ненужным то, к чему мы так отчаянно стремимся.

И наконец, Христос говорит этому человеку: Смотри, берегись, не согрешай больше, иначе будет еще хуже, чем то, что ты пережил... Грех, конечно, выражается словами, мыслями, поступками, волеизъявлениями; но в основе, грех – это отрыв от Бога, потому что Бог является как бы ключом нашей цельности, целостности. Если мы от Него отрываемся, то мы теряем самую возможность быть целыми. И отрываемся мы каждый раз, когда мы по отношению к другому человеку поступаем так, как не поступил бы

Спаситель Христос. Он нам показал, что значит быть настоящим человеком, – цельным, носящим в себе Божественную тишину и Божественную славу. Он нам показал путь; Он нас предупредил о том, что то, чего мы не сделали кому бы то ни было из наших ближних, мы не сделали и Ему; и наоборот, если мы что-либо сделали для ближнего нашего, мы Ему это сделали, потому что когда что-нибудь доброе сделано для любимого человека, то любимый никогда этого не забудет.

Вдумаемся в то, что мы сейчас читали, в те намеки понимания, которые я пробовал довести до вашего сознания. Вот, доведите их до сознания, доведите до сердца, до воли, и пусть это все расцветет в живые, творческие поступки.

www.pravmir.ru



# Вопросы священнику

### Отвечает протоиерей Андрей Ефанов

### Что важнее, любовь или правило?

«Скажите, пожалуйста, что важнее, любовь или правило? Мне пытаются внушить на других форумах, что надо выполнять молитвенное правило, и тогда любовь придет сама. Но как она придет, если ее нет? Какой смысл тогда в вычитывании текстов, если нет любви к ближним, если я сына своего наругал не по делу и пошел молиться? Кому нужна такая молитва? Я считаю, что на первом месте должна стоять любовь к Богу, проявляющаяся в любви к ближним. А ближние - это все люди. А молиться можно и кратко, своими словами. Ведь Бог будет судить не за краткость молитвы, а за твое отношение к другим людям. Или я не прав?»

Вы правы, и Сам Господь говорит в Евангелии именно об этом. Но вопрос, откуда возьмется любовь и что ей мешает? Мешает наше искаженное, испорченное, подорванное грехом состояние. И грехом прародителей, и нашими личными грехами, то есть ошибками, промахами. Каждый из них — как пятно или пятнышко на зеркале, чем больше пятнышек, тем мутнее стекло, а там, глядишь, и вовсе оно закрыто ими.

И вот христиане изобрели способы, как очистить душу от греха, и как не дать греху заполонить душу, а Господь дал средства для того, чтобы это совершение очищалось и была в нас сила на борьбу со грехом. В первую очередь, это Таинства – исповедь и причастие.

А дальше вступают в ход испробованные людьми средства — духовные упражнения, которые настраивают душу на нужный лад, которые и вообще дают ей жить духовно, а не плотски, то есть так, как она и призвана жить. И одно из них — это молитвенное правило.

Суть не в том, чтобы прочесть текст и забыть, а в том, что в молитве мы призываем Бога, благодать Божию, которая хранит и оберегает нас, питает нашу душу и заполняет ее, не давая места греху.

А как конкретно это делать – вопрос творческий, и в письмах его мы не решим, нужно говорить с опытным священником, объясняя ему конкретные Ваши обстоятельства и Ваше состояние внутреннее на данный момент. Вы человек серьезный, вдумчивый. Вы правильно расставили акценты, теперь идите на разговор с батюшкой и, с Божией помощью, все в Вашей жизни и в Вашем сердце выстроится, как надо. Здоровья, мира, мудрости и любви Вам и Вашим близким!

Храни Вас Бог!

#### Можно ли венчаться в 66 лет?

# «Можем ли мы с мужем обвенчаться, если мне 66 лет?»

Да, конечно, вы можете обвенчаться с мужем, если оба православные христиане, и муж не против. Вам нужно в храме подойти к священнику или обратиться туда, где продают свечи, и договориться о совершении Таинства. В связи с возрастом чинопоследование будет немного отличаться.

Храни Вас Бог! ▶



Перестала любить молодого человека. Как быть?

«Доброго времени суток! Меня мучает такая проблема. Внутри просто все выворачивает. Я встречаюсь с молодым человеком 4 месяца. Поначалу казалось, что я полюбила

человека и готова связать с ним свою жизнь. Но в один день что-то произошло. И как по щелчку в душе все перевернулось. Я не испытываю больше никаких чувств к человеку. Он хороший, добрый, заботливый, ценит меня. Но меня от него отворачивает. Не хочу его ни в коем случае обидеть ни словом, ни делом. Не хочу сделать больно этому человеку. Подскажите, пожалуйста, как мне быть?»

Добрый день! Вы знаете, Ваша ситуация такова, что лучше ее обсуждать в личном разговоре, универсального ответа, который можно дать только по письму, нет, кроме одного: молиться. А обсуждать это лучше в личной беседе. Не торопитесь принимать решения, общайтесь на достаточной дистанции – как и подобает общаться, пока еще не сделан окончательный выбор в сторону брака. Дистанция убережет Вас от многих ошибок и сожалений. Посмотрите. Если это временное Ваше состояние, а на самом деле Вам все-таки хорошо с молодым человеком, то Вы это поймете. Если же дальше все будет становиться только хуже, то я бы не рекомендовал вступать в брак. Так что время тут - Ваш лучший помощник и союзник. И смотрите, каково Вам. Если решите



расставаться – аккуратно, вежливо и определенно скажите об этом.

Молитесь Богу и Матери Божией, чтобы они помогли Вам понять, что за человек перед Вами, и как Вам быть дальше. И внимательно смотрите, стоит ли развивать отношения дальше.

Вот какими наблюдениями и опытом делится психотерапевт Константин Ольховой: «Может ли из отношений, в которых нет яркого чувства, вырасти настоящая **любовь?** Может. А может и не вырасти. Надо смотреть в динамике. Бывает, что на это уходят дни, а бывает, что месяцы. Но знаете, как показывает практика (опять же, это не надо считать за абсолютную норму), если в течение полутора лет одни отношения не переходят в другие, вероятность возникновения любви невелика. Постоянно анализируйте динамику отношений: как было неделю назад, как было месяц назад, как было два месяца назад, и как сейчас. И если вы понимаете, что ничего не меняется, все ровно, одинаково, скучно - скорее всего, ваши отношения не станут яркими. Но есть какой-то рост, какое-то движение - значит, есть и надежда на то самое зарождение настоящей любви».

Не торопитесь. Храни Вас Бог!

www.foma.ru



# Непонятные слова

Что такое придел, и чем он отличается от предела? Что разрешает разрешительная молитва? И кто такой мясоед? Разбираемся с непонятными словами, которые можно услышать в храме и не только.

### Разрешительная молитва

Не та, которая разрешает что-то делать. Разрешительные молитвы — молитвы, которые освобождают от грехов (в переводе с церковнославянского разрешать означает освобождать). Их священнослужитель читает в двух случаях:

- 1. В конце исповеди, возложив на голову кающегося епитрахиль.
- 2. В конце отпевания. В ней он просит Бога «разрешить» (освободить) умершего от сделанных при жизни грехов.

### Придел – предел

Придел – это пристройка к алтарю храма, в которой находится отдельный престол.

Он нужен для того, чтобы в один день можно было совершать несколько литургий — например, раннюю и позднюю. А все потому, что в Православии не принято совершать в день больше одной литургии на одном престоле.

Придел – у храма, предел – у терпения.

### Воздух - воздух

Возду́х – большой прямоугольный плат, которым накрываются потир и дискос — богослужебные сосуды, в которых на литургии происходит пресуществление хлеба и вина в Тело и Кровь Христовы. Он символизирует собой плащаницу, которой было обвито тело Христа после земной смерти.

Возду́х – на потире и дискосе, во́здух – на Земле.

# Божий промысел или промысл?

Правильно – Божий промысл, от слова «мысль». Промысел – занятие каким-либо делом для получения выгоды – например, рыбный промысел, охотничий промысел и так далее. Таким Бог точно не занят. ▶





### Кадило - паникадило

Кадило – металлический сосуд на цепочках, в который на раскаленные угли кладут ладан. Каждение совершают священнослужители.

Паникадило – большая люстра или светильник в храме. Включается в особо важные моменты богослужения.

Кадило – в руках, паникадило – под куполом.



### Святой отец

Это обращение к священникам пришло к нам из некорректных переводов иностранных фильмов. Формулировка «святой отец» используется в католической традиции только по отношению к Папе Римскому, к священникам обращаются просто «отец» на разных языках. В традиции Русской Православной Церкви такого обращения к духовным лицам нет вообще.

Как правильно: отец, отец (имя духовного лица). Если перед вами священник – батюшка, если дьякон – отец дьякон. Святыми мы называем только умерших людей, которых Русская Православная Церковь причислила к лику святых.

#### Мясоед

Период времени между постами, когда можно есть мясную пищу. Это не человек, который косо смотрит на вегетарианцев. По крайней мере, в Церкви так.

www.foma.ru

# Благотворительный фонд «ПРАВМИР»

Поддержите людей, которым нужна помощь: отправьте sms на номер 3434 со словом ПРАВМИР и суммой пожертвования

www.fondpravmir.ru

Подготовлено совместно с Синодальным информационным отделом Русской Православной Церкви

«Православие и мир» – ежедневно о том, как быть православным христианином сегодня.

Редакторы: Мария Азизян, Анна Данилова

Корректор: Екатерина Сысина

Макет: *Сергей Амиантов* Верстка: *Александр Архипцов* 

Адрес в интернете: www.pravmir.ru Электронная почта: gazeta@pravmir.ru