

### Успенский пост

14 августа начинается Успенский пост – самый короткий из всех постов, он длится всего две недели. Заканчивается он 27 августа.

«В отличие от того, что считают и чувствуют многие, период духовного напряжения (скажем, во время Великого поста или говения), Успенский пост — время радости, потому что это время возвращения домой, время, когда мы можем ожить. Успенский пост — это должно быть время, когда мы отряхиваем с себя все, что в нас обветшало и омертвело,

для того чтобы обрести способность жить, – жить со всем простором, со всей глубиной и интенсивностью, к которым мы призваны.

Пока нам недоступен, непонятен этот момент радости, у нас будет получаться чудовищная и кощунственная пародия; мы, будто бы во имя Божие, превратим жизнь в сплошное мучение для самих себя и для тех, кому придется расплачиваться за наши бесплодные потуги стать святыми» (митрополит Сурожский Антоний). ▶



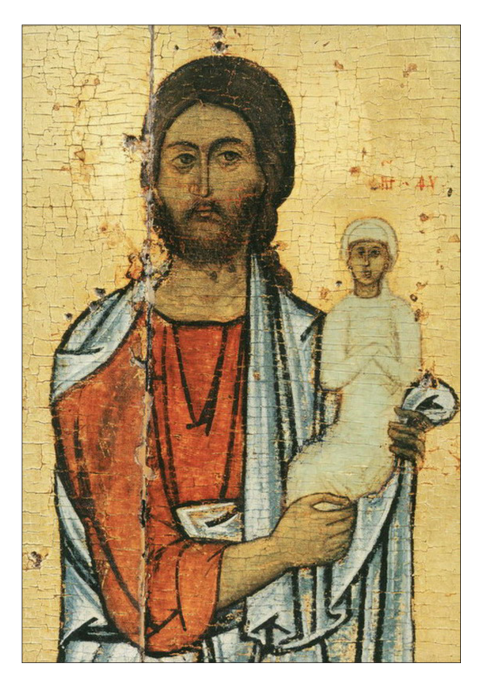
Успенский пост – единственный, посвященный Богородице: он начинается за две недели до праздника Успения Пресвятой Богородицы. Успенский пост почти такой же строгий, как и Великий пост: рыба разрешается только в Праздник Преображения Господня.

Праздник Успения, к которому готовит нас Успенский пост, – один из самых неожиданных для светского миропонимания праздников: что празднуется? Разве можно праздновать смерть?! Но славянское слово «успение» означает сон. Смысл праздника Успения в том, что нет больше той смерти, которая ждала каждого до Воскресения Христова, нет больше скорби о смерти, нет перед ней страха.

Апостол Павел, воспевший победу словами древнего пророка: «Смерть! где твое жало? ад! где твоя победа?», говорит: «для меня жизнь — Христос, и смерть — приобретение». И после отшествия от земной жизни Пресвятая Богородица не оставляет мира: «В Рождестве девство сохранила еси, во успении

мира не оставила еси Богородице...» – напоминает церковное песнопение.

По церковному преданию Богородица узнала о времени своего перехода из этого мира, она готовилась к этому переходу постом и усиленной молитвой, хотя она и не нуждалась в очищении души или исправлении — вся ее жизнь была образцом святости и жертвенности. Православные постятся, подражая подвигу Пресвятой Богородицы, желая хотя бы отчасти уподобиться ее чистоте, восхваляя ее.



В Церкви особо подчеркивается, что пост кардинально отличается от вегетарианства или обычной диеты: это, в первую очередь, воздержание ради Христа — как в телесных удовольствиях, так и в душевных развлечениях. Верующие стараются с помощью Божией победить определенный свой недостаток, вернуть мир и согласие в те отношения с ближними, где они утеряны.

www.pravmir.ru



### Евангельское чтение

### Притча о немилосердном должнике (Мф. 18:23-35)

Посему Царство Небесное подобно царю, который захотел сосчитаться с рабами своими; когда начал он считаться, приведен был к нему некто, который должен был ему десять тысяч талантов; а как он не имел, чем заплатить, то государь его приказал продать его, и жену его, и детей, и всё, что он имел, и заплатить; тогда раб тот пал, и, кланяясь ему, говорил: государь! потерпи на мне, и всё тебе заплачу.

Государь, умилосердившись над рабом тем, отпустил его и долг простил ему.

Раб же тот, выйдя, нашел одного из товарищей своих, который должен был ему сто динариев, и, схватив его, душил, говоря: отдай мне, что должен.

Тогда товарищ его пал к ногам его, умолял его и говорил: потерпи на мне, и всё отдам тебе.

Но тот не захотел, а пошел и посадил его в темницу, пока не отдаст долга.

Товарищи его, видев происшедшее, очень огорчились и, придя, рассказали государю своему всё бывшее.

Тогда государь его призывает его и говорит: злой раб! весь долг тот я простил тебе, потому что ты упросил меня; не надлежало ли и тебе помиловать товарища твоего, ка́к и я помиловал тебя?

И, разгневавшись, государь его отдал его истязателям, пока не отдаст ему всего долга.

Та́к и Отец Мой Небесный поступит с вами, если не простит каждый из вас от сердца своего брату своему согрешений его.

### Проповедь на Евангельское чтение

#### Митрополит Сурожский Антоний

Сегодняшняя притча такая ясная, такая простая, но я хотел бы обратить ваше внимание на одну или две вещи в ней. Из притчи ясно, что если мы не прощаем друг другу то малое, чем мы согрешаем друг перед другом, Бог не может простить нам то великое, чем мы должны Ему. И это верно; но я хочу задуматься о чем-то другом.

Мы должны друг перед другом столь малым: мы раним друг во друге самолюбие или гордость; мы разрушаем надежды друг друга, мы убиваем друг во друге радость: и так же, очень часто, тем, как мы обращаемся друг с другом, мы омрачаем, порочим образ

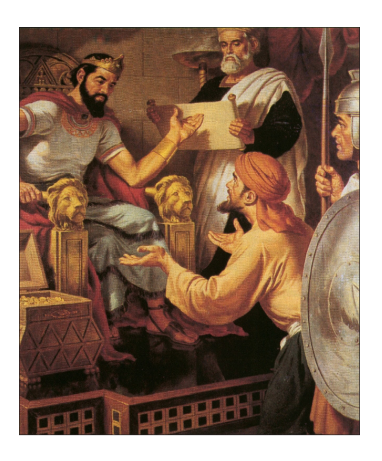
Божий в себе и в других людях. И вот, когда речь идет о человеческих взаимоотношениях, о боли, которую мы друг другу причиняем, наш долг может быть прощен, потому что жертва нашего греха, даже если она нас вызвала на грех, или если эта жертва непорочная, получает в тот момент власть простить, подлинно божественную власть упразднить зло, которое мы совершили, и словами Христа «Прости им, Отче, они не знают, что творят» отпустить обидчика, перечеркнуть зло, выпустить на свободу того, кто связал себя узами ненависти, презрения или множеством других вещей. ▶



Но есть в этой притче и другая сторона; в чем дело, почему Христос говорит, что мы должны друг другу сто монет, а Богу десять тысяч монет: так много, так много? Значит ли это, что когда мы грешим против Него, грех как бы умножается тем, что Бог велик, и оскорбить Его – всегда намного преступнее, чем оскорбить ближнего? Я думаю, такое представление о Боге было бы чудовищным; я думаю, это значит, что когда мы поступаем дурно, не слушая призыва Божия, не следуя Его слову и Его примеру, это помрачает Его образ в нас, разрушает ту красоту, которую Он в нас насадил, которую Он начертал в нас, которой Он нас запечатлел, как собственной печатью. И вот это непоправимо, если только Сам Бог не исправит, если только Сам Бог не обновит то, что одряхлело, не вернет утраченную нами красоту.

В этом смысле мы должны быть очень бережны в наших отношениях с Богом. Проступки друг против друга исправить легко, потому что они малы, они поверхностны; одного слова прощения достаточно. Но то, что мы совершаем над своей душой, над самими собой, когда поступаем против Божией заповеди, Божиего зова, против надежды, которую Бог на нас возлагает, мы не можем исправить, просто сказав: «Я поступил плохо, прости!» Вся жизнь Христа, все Его страдание и смерть на кресте — вот цена, которой восстанавливается то, что мы разрушили и искривили, вместо того, чтобы сделать прямым и прекрасным.

Задумаемся над этим, потому что сказать Богу «Прости» означает гораздо больше, чем сказать «Не вмени нам того зла, которое мы сделали, той неправды, которую мы совершили». Это значит: «Обнови то, что не может быть возрождено человеческими силами». Так что, действительно, существует



несоразмерность, о которой Христос говорит в притче, между тем, когда мы поступаем неправо на путях Божиих, и когда мы поступаем неправо в наших взаимоотношениях друг с другом. Поэтому давайте начнем с этих отношений друг ко другу, станем относиться к каждому человеку, как мы относились бы к святой иконе, поврежденной временем, небрежностью, злобой. Будем относиться друг к другу с благоговением, с лаской: тогда, при нашем обращении к Богу, и Он так же поступит с нами.

Да благословит нас Бог вырасти в полноту той красоты, которую Он насадил в нас и к которой Он нас призывает, и да будет благословение Господа Иисуса Христа и любовь Божия, и причастие Святого Духа с нами во веки! Аминь.

www.verav.ru



### Важно верить, что мы достойны лучшего, и Бог пошлет это нам

Архимандрит Андрей (Конанос)

## **Не бывает так, что Бог не посылает** помощь

Любую проблему можно решить.

И один из вариантов решения — просить молить у тех, кто, мы знаем, молится и будет молиться о нас. Это поможет нашей душе. Потому что в жизни существует множество трудностей, и иногда кажется, что земля уходит из-под ног. Как у хананеянки, которая просила Иисуса помочь ее дочери; как у тех, чьи дети больны или умерли, или нездоровы психически, с отклонениями, аутизмом, депрессией — в общем, с множеством проблем. И в какой-то момент, когда доходишь до предела, когда кажется, что выхода нет, то говоришь: «Господи, как мне быть? Подскажи верное решение!»

И сейчас я говорю, что решение есть всегда. Какое? Не скажу про каждый конкретный случай (все мы разные), но часто бывает так, что решение находится совсем не там, где изначально представлялось: его посылает Бог. И я видел ситуации, когда человек, оказываясь буквально у края бездны, на самом дне, вдруг находил выход.

Сегодня я получил письмо от одной девушки. Так вот, эта девушка написала, что сходит с ума и плачет сутками напролет — потому что уже семь месяцев не принимает лекарства, которые ей прописал врач. Я ответил ей, что нужно пить эти лекарства. «Не хочу, — написала она в ответ. — Хочу, чтобы Бог мне помог». — «Но Бог говорит тебе принимать их. Бог послал тебе врача. Нельзя

отказываться от помощи, которую предлагает нам жизнь!» – ответил я.

Сам Господь много раз говорил людям: «Идите к священникам!» Идите к врачам, просите их о помощи, они могут дать то, чего сам ты себе не дашь.

И еще. Эта девушка, так переживающая из-за своей проблемы, не может себе представить, что когда-нибудь это пройдет. Мы, люди, вообще склонны преувеличивать свои страдания. То есть, если сейчас тебя что-то мучает, то кажется, что это будет продолжаться еще лет двадцать.

Ты преувеличиваешь проблему, возводишь ее в бесконечную степень. А ведь можно сказать так: «Сегодня у меня есть проблема. Хорошо. Но завтра ее может уже не быть. А спустя годы я вообще не буду понимать, чего я сейчас так мучился».

# А мы всё пытаемся решить проблему без веры

Мы постоянно тонем. Да, бывает, что не в стакане воды, а, действительно, в открытом море, но свои проблемы мы преувеличиваем очень сильно. А ведь самая большая проблема – у нас в голове: именно отсюда все начинается, ведь проблема – это не проблема сама по себе, а то, как мы ее воспринимаем, как воспринимает наш разум. И вот эти терзания – самые сильные, когда постоянно преувеличиваешь, думаешь и мучаешься. ▶



Когда силы уже на пределе – тогда и происходит чудо. Как говорил один парализованный человек, – Бог не оставляет. Часто проблема решается именно тогда, когда все уже хуже некуда. Тогда человек говорит Богу: «Если Ты не можешь ничего здесь сделать, знай: я не в состоянии больше терпеть». И тогда непременно что-то происходит, чтото меняется. И в первую очередь, меняется сам человек, начиная по-иному воспринимать проблему – с радостью, оптимизмом, надеждой и верой.

Чтобы проблема разрешилась, нужно, прежде всего, верить: обязательно случится что-то хорошее.

А когда нет надежды, то ничего и не происходит. Некоторые люди просто «дают отбой» всякой надежде, говоря в отчаянии и страхе: «Ну, всё. Ничего хорошего в жизни точно не будет. Это конец». Эти люди поверили в то, что ничего уже не изменится никогда. Но верить в перемены – очень важно. Верить в чудо, в исцеление, в то, что наша жизнь – жизнь наших близких, наших детей – станет лучше. Важно, чтобы в душе жила надежда на лучшее.

К примеру, если совершаешь таинство соборования – не подходи к этому формально, а верь, что теперь, после соборования, в душе человека обязательно наступят перемены – как и в его организме.

А мы всё пытаемся решить проблему без веры.

## Очень важно верить, что мы достойны лучшего

Что спрашивал Господь, перед тем, как совершить очередное чудо? «Веруешь?» Веруешь ли, что Я могу дать радость, исцеление, воскресить твоего ребенка?.. И когда человек отвечал: «Верую!», происходило чудо. Потому

что вера открывает душу навстречу чуду. Вера, доверие, готовность принять радость.

Здесь важно и то, как нас растили. Большинство людей просто не верят в то, что они достойны и могут быть счастливы.

В нашем подсознании радость и счастье неизбежно связаны с наказанием. То есть, когда, казалось бы, есть повод для большой радости, люди говорят: «Ох, как бы теперь чего худого не вышло! Нехорошо столько смеяться! Как бы потом не плакать! Сегодня вот смеемся, а завтра что будет?..»

То есть мы просто не разрешаем себе радоваться – потому что стоит только обрадоваться, непременно в тебя полетят тапки! И самое страшное, что «тапки» эти мы вкладываем в руку Бога. Так нас воспитали. В сущности, нам кажется, что Сам Бог не хочет, чтобы мы радовались. Что Он хочет видеть одни наши слезы, мучения, терзания, самобичевания и растерянность. Можно подумать, что Богу нравится смотреть на наши мучения – как некоторым детям нравится отрывать крылышки у насекомых и насаживать их на булавку...

Но если жить с такими мыслями и настроением, никаких изменений к лучшему точно не произойдет. Очень важно верить, что мы достойны лучшего и что Бог непременно пошлет нам это для решения всех проблем. Мы родились не для слез.

Плакать можно в какой-то момент – пять минут, пять дней... Но не всю жизнь.

Поплачь. Пусть душа примирится с Богом, пусть Господь простит тебя — поисповедуйся, причастись. Но нельзя всю жизнь плакать и жаловаться! Потому что, причастившись, Кого ты принял в себя — Вечную Скорбь? Нет. Христос — это Радость. Это Решение всех твоих проблем. Следовательно, нужно это принять, нужно поверить, что выход есть.

Публикуется в сокращении www.pravmir.ru



# «Верую в черную кошку» — кто заставляет приметы «работать»

#### Архиепископ Иона (Черепанов)

Однажды в Греции я встретился с человеком, который был знаком со святым Паисием Афонским. Он рассказал об одном своем разговоре со старцем.

- Бывает ли так, что ты заплываешь далеко в море и ложишься на спину, качаясь на волнах? спросил его преподобный.
  - Да, бывает.
- Под тобой большая глубина, неужели ты не боишься?
- Нет, не боюсь. Потому что уверен, что умею плавать и удержусь на воде.
- А если бы ты оказался в такой же ситуации, не умея плавать? Если бы не верил так в свои способности, в свои силы и свой навык?
- Я, конечно, тут же захлебнулся бы и пошел ко дну.
- Ты знаешь, что Господь так же держит тебя на Своих руках? Держит над этой бездной, над этим страшным миром, который лежит во тьме. И пока ты веруешь, что Бог тебя держит, Он продолжает это делать. Но как только вера твоя остывает и начинаешь верить во что-то другое, Господь убирает Свои заботливые руки. Ты тонешь, захлебываешься, и хорошо, если, как апостол Петр, воскликнешь: «Господи! Спаси меня!» Тогда Бог приходит на помощь и снова крепко держит тебя...

Господь всегда творит чудеса по вере людей – или тех, кто непосредственно обращается к Нему, или друзей и близких, которые переживают за нуждающегося человека и умоляют Господа помочь ему.

Помните, когда двое слепых приступили ко Христу, они кричали: «Помилуй нас,

Иисусе, сыне Давидов». Господь прямо их спросил: «Веруете ли, что Я могу это сделать?», и они очень твердо, уверенно ответили: «Да, Господи». Он коснулся их глаз и исцелил, прибавив замечательные слова, которые, я думаю, должны быть в сердце каждого человека: «По вере вашей да будет вам».

И дальше, читая Евангелие, мы видим, что немого человека Христос исцелил по вере приведших его. То есть насколько мы веруем, настолько Господь и дает нам.

#### «Верую в черную кошку...»

Интересно, что верить можно не только во Христа. Множество людей вокруг верует во что угодно: в то, что Бога нет, в приметы, в какие-то политические идеи. И по этой вере, не направленной на нашего Творца, зачастую тоже дается им.

Преподобный Амвросий Оптинский, успокаивая приходящих к нему, говорил совершенно простую, но в то же время глубокую фразу: «Не верь в приметы, и они не будут исполняться». Действительно, всё зависит от нашей веры. Как писал Достоевский: «Здесь, на Земле, дьявол с Богом борется, и место битвы − сердце человеческое». Если сердце заполнено Богом, Господь дает по вере этого сердца. Если же Бог оттуда вытеснен − или полностью, или частично, суевериями, − тут же подключается противник Бога, дьявол. Он тоже имеет определенную силу, также обладает могуществом − но только ▶





над теми людьми, сердце которых не заполнено Господом.

Лишь только мы пускаем в сердце суетную, тщетную веру (суе-верия), как тут же начинает трудиться дьявол.

Например, человек верует в перебежавшую дорогу черную кошку, «несчастливые» числа или что угодно еще, и дьявол через других,

таких же подвластных его влиянию людей, подстраивает ситуацию, якобы подтверждающую эту примету. Он творец зла, источник зла, поэтому и приметы, как правило, направлены в негативную сторону, предупреждают о каких-то якобы опасностях.

И человек, как собака Павлова, начинает сопоставлять причинно-следственные связи: лампочка загорелась — скоро будут кормить — потекла слюна. Подобным примитивным образом рождаются наблюдения: перебежала дорогу черная кошка — произошла какая-то неприятность — значит, примета «работает». Так люди еще сильнее проникаются суевериями,

а дьявол всё больше и больше получает над ними власть.

Всегда нужно помнить, что в наших силах — выбирать между Богом и дьяволом, бояться козней дьявола или верить в Бога, в Его всемогущество и Его всесильную помощь.

www.pravmir.ru

#### Благотворительный фонд «ПРАВМИР»

Поддержите людей, которым нужна помощь: отправьте sms на номер 3434 со словом ПРАВМИР и суммой пожертвования

www.fondpravmir.ru

Подготовлено совместно с Синодальным информационным отделом Русской Православной Церкви

«Православие и мир» – ежедневно о том, как быть православным христианином сегодня.

Редакторы: Мария Азизян, Анна Данилова

Корректор: *Екатерина Сысина* Макет: *Сергей Амиантов* Верстка: *Александр Архипцов* 

Адрес в интернете: www.pravmir.ru Электронная почта: gazeta@pravmir.ru